
 

 

 

 
Cadernos de Ciências Sociais 

Vol. 1, nº 1, Março/Junho, 2019 

48 

ISSN 0000-0000 
Pág. 48-55 

 

EDWARD EVANS-PRICHARD 
E A RELIGIÃO 

 

MELO, Luana Francisca das Neves  

OLIVEIRA, Patrícia Fabiana de  

 

 
Resumo: O texto é um exercício dissertativo proposto na disciplina de Sociologia 
da Religião e pretende apresentar as principais reflexões Evans-Prichard sobre 

o fenômeno religioso e seus componentes destacando seus trabalhos de campo 
entre os Azandes e os Nuer na África. Prichard também é um dos mais 
importantes conhecedores dos indivíduos sudaneses do Sul africano, 
localizados no Nilo, ocupando, um lugar fundamental na história do africanismo 
e da Antropologia política.    
 
Palavras-chave: Religião; Evans-Prichard; Bruxaria.  
 

 
 

Evans-Pricharde a religião 

 
 

Edward Evans-Prichard (1902-1973) foi um antropólogo 

britânico de grande importância para o desenvolvimento da Antropologia 

do séc. XX. Realizou em 1937 uma pesquisa de campo com os Azandes 

dando origem a uma de suas obras mais reconhecidas: Bruxaria, oráculo 

e magia entre os Azandes, onde fez desta sua tese de doutorado. O 

etnógrafo realizou vários trabalhos nas mais diversas sociedades, 

defendendo sempre a pesquisa de campo como um dos suportes para o 

saber antropológico, vendo como ofício do antropólogo a tradução dos 

valores culturais, e a utilização da comparação, pois não acredita na 

existência de uma teoria antropológica independente ou anterior a 

pesquisa empírica. 

Evans-Prichard constitui sua etnografia alicerçada a uma 

antropologia do “bom senso”, onde considera que os outros são 

                                                           
 Egressa do curso de licenciatura em Ciências Sociais (UACIS/CDSA/UFCG). E-mail: 
luana14neves@hotmail.com.  
 Egressa do curso de Licenciatura em Ciências Sociais (UACIS/CDSA/UFCG). E-mail: 
patysume17@hotmail.com.  

 

mailto:luana14neves@hotmail.com
mailto:patysume17@hotmail.com


 

 

 

 
Cadernos de Ciências Sociais 

Vol. 1, nº 1, Março/Junho, 2019 

49 

ISSN 0000-0000 
Pág. 48-55 

 

diferentes, mas que não tão diferentes de nós. Existem nas sociedades 

primitivas diferentes formas de funcionamento que são avessas as nossas 

instituições, mas seus sistemas políticos e rituais não promovem em si a 

exclusão da utilização da experiência, ou do senso comum. Atento a todas 

as teorias antropológicas de seu tempo Prichard é contra a tradição 

antropológica do séc. XIX, em que denominam os selvagens e primitivos 

como seres extravagantes e supersticiosos, particularmente em relação 

ao aspecto religioso. O antropólogo quer desconstruir esta noção de que 

as crenças destes outros povos são coisas secretas e estranhas e 

demostrar que assim como nós estes em seu dia a dia recorrem ao bom 

senso empírico para solucionar seus problemas de forma prática. Esta 

antropologia do bom senso e a antropologia reflexiva trouxeram muitas 

contribuições para os estudos das religiões. 

A etnografia religiosa do autor está contida em dois diferentes 

terrenos: os Azandes e os Nuer, populações da África sul-sudanesa que 

exprimem consideráveis irregularidades tanto no plano da organização 

social e política, quanto no plano da religiosidade. Assim, podemos 

salientar que a “Antropologia religiosa de Evans-Prichard está antes de 

tudo muito atenta ao que depende da existência espiritual indígena e ao 

que testemunha formas das mais variadas de religiosidade” (MARY, 2015, 

p.65).  

As religiões africanas não possuem essência, são todas 

constituídas a partir de um conjunto de crenças e práticas utilizadas para 

conter seus perigos e justificar as causas de doenças e desgraças. A 

bruxaria para os Azandes é algo natural, utilizado como um sistema de 

valores para controlar o comportamento de seu povo, para dada 

população a bruxaria é algo comum, capaz de explicar os acontecimentos 

e os fenômenos decorrentes em nosso cotidiano. Já a religião dos Nuer é 

dominada pelo espírito, único e variado ao mesmo tempo, pela qual os 

indivíduos possuem uma relação de piedade e submissão moral. 



 

 

 

 
Cadernos de Ciências Sociais 

Vol. 1, nº 1, Março/Junho, 2019 

50 

ISSN 0000-0000 
Pág. 48-55 

 

Segundo Evans-Prichard tratando sobre bruxaria, oráculo e 

magia estes três elementos formam um sistema harmônico, onde um 

explica o outro, mas o etnólogo apresenta a bruxaria como a principal 

categoria na antropologia africanista. Levando em consideração que a 

bruxaria não possuí existência real, para o antropólogo antes de tudo 

existe noções místicas, onde aqueles indivíduos que se encontram de 

alguma forma em desgraças, pensam estarem enfeitiçadas, ou são assim 

denominadas por terceiros. Para o antropólogo o indivíduo que é 

hipoteticamente considerado bruxo, ou é julgado bruxo, na maioria das 

vezes não sabe que enfeitiçou o outro, mas por todos acreditarem ele o 

toma por verdade, pois na cultura zande a bruxaria é um fato tão normal 

e universal que qualquer homem pode-se considerar bruxo: “Cada um 

pode descobrir-se bruxo, uma vez que os outros o são, mas ninguém 

assumiria o risco de proclamar-se bruxo” (MARY, 2015, p.69). Para os 

Azandes a bruxaria elucida as situações particulares e variáveis de um 

evento, notando-se, porém que a crença na bruxaria não faz com que o 

indivíduo seja contrário ao conhecimento empírico. 

Outro fator importante na bruxaria para este povo é que a 

mesma não está relacionada ao direito ou a moral, o indivíduo que a 

utilizasse como justificativa de seu comportamento social e moral 

ligeiramente seriam descobertos. O descumprimento de uma regra e a 

bruxaria são dois campos de explicações e de revelações totalmente 

diferentes, o que se encontra na maioria dos casos de bruxaria está ligado 

a um sentido de vingança, de ameaça de constrangimento ou de dívida, 

e não de justiça. Em nossa sociedade a bruxaria se explica através da 

mídia como algo maléfico realizada por indivíduos marginais e perigosos, 

já na sociedade zande e diversas outras sociedades africanas ela é 

denominada como um fator natural explicativo das desgraças 

decorrentes. 

De acordo com as categorias dos Azande o etnólogo traçou uma 

diferenciação entre a bruxaria e a magia, diferenciação que adquiriu na 



 

 

 

 
Cadernos de Ciências Sociais 

Vol. 1, nº 1, Março/Junho, 2019 

51 

ISSN 0000-0000 
Pág. 48-55 

 

Antropologia Anglo-Saxã um valor paradigmático e quase operatório. A 

bruxaria e a magia segundo o autor possuem diferentes significados que 

devem ser identificadas através da etnologia, existem, porém, algumas 

semelhanças entre elas, onde podem exercer até algumas funções 

comuns, mas seu grande diferencial encontra-se em sua técnica e em sua 

existência social. O bruxo está associado ao indivíduo maléfico que age 

através do deslocamento de sua alma, com o objetivo de destruir a 

substância vital dos demais e retirar sua força e sua vida. Já o mágico ao 

contrário é socialmente reconhecido e sua técnica se constitui através do 

conhecimento de remédios e na realização dos ritos. 

A preocupação de Prichard não é em explicar a bruxaria, os 

oráculos e a magia como tipos ideais de comportamento, mas apenas 

demostrar o que os Azandes compreendem sobrem eles. Mas diante disto, 

surge um problema onde o autor foi o primeiro a reconhecer que suas 

objeções específicas apontadas sobre os Azandes, estavam submetidas à 

verificação, e que mesmo nas sociedades africanas elas não se compõem 

da mesma forma, possuindo diferentes totens. 

 
As contradições do sistema de bruxaria 

 
 

Distintamente é através da bruxaria que se explicam os 

acontecimentos comuns do dia a dia, bem como os fenômenos através de 

uma maneira simples. O sistema de bruxaria é um tema bastante flexível 

e de aspectos duvidosos, pois a figura do bruxo tem vários sentidos, pois 

ela é invocada e não prevista pelos oráculos, logo “[...] é preciso distinguir 

sempre o que é verdadeiro em teoria e o que é comprovado na prática” 

(MARY, 2015, p.75), indo então de encontro com a lógica dos costumes e 

se deparando com a responsabilidade da bruxaria por seus atos. Os 

bruxos em geral são conscientes de suas maldades e seus atos, mas todo 

acusado de bruxaria afirma que ignorava seu poder de bruxo. 

Em princípio a bruxaria é mais vista como hereditária e todos 

os membros de um clã podem ser bruxos, bem como um estranho 



 

 

 

 
Cadernos de Ciências Sociais 

Vol. 1, nº 1, Março/Junho, 2019 

52 

ISSN 0000-0000 
Pág. 48-55 

 

também o pode. Para compreender melhor essa confusão de identidade 

da bruxaria é preciso levar em conta seu estabelecimento numa teoria da 

pessoa e toda uma psicologia das relações sociais. Podemos entender que 

a bruxaria atua como força e função conservadora de forma a lidar com 

as inquietudes garantindo a manutenção do equilíbrio na estrutura 

social. Nas relações sociais o ato de bruxaria é próprio dos indivíduos fora 

das normas, sendo que, a força da bruxaria é tida também como impulso 

do êxito social, pois os Azandes veem na bruxaria uma forma de 

explicação para os acontecimentos. 

Um bruxo não fará mal as pessoas pelo simples fato de ser 

bruxo, pois essa força não é boa nem má e pode fazer do bruxo um ser 

humano perfeito e realizado como também um ser antissocial. Essa 

mesma crença na bruxaria serve como normas que regulam a conduta 

daquele povo, a ideia de que a inveja pode ser causadora de diversos 

males também é presente em várias culturas mundo afora, que se 

assemelham a cultura zande, aqui no Brasil temos o chamado olho gordo, 

mau olhado, agouro entre outros, também encontramos carrancas, ou 

amuletos que visam barrar essas más energias causadoras de 

infortúnios. 

Na sociedade Azandes a bruxaria é algo rotineiro, o que para 

nós é coincidência para eles é bruxaria. O bruxo só é tido como bruxo em 

certas situações, que podem ser passageiras ou não e quando a situação 

desaparece (é esquecida) desaparece a acusação. Um indivíduo 

caminhando tropeça num tronco ou pedra e aquele ferimento infecciona 

já assimila o fato à bruxaria de um desafeto seu, passando a descartar 

as causas naturais dos acontecimentos, ou seja, para os Azandes nada é 

por acaso, mas consequência de um ato de bruxaria. 

A bruxaria envolve toda a vida destes povos, tanto nas relações 

sociais estabelecidas, como também nas relações cotidianas entre grupos 

e os próprios clãs. “Os Azandes se interessam pela dinâmica da bruxaria 

em situações particulares” (MARY, 2015, p.77), pois a bruxaria está em 



 

 

 

 
Cadernos de Ciências Sociais 

Vol. 1, nº 1, Março/Junho, 2019 

53 

ISSN 0000-0000 
Pág. 48-55 

 

todos os lugares na vida diária dos Azandes. Se acontecer um 

determinado infortúnio, eles provavelmente vão dizer que foi bruxaria e 

tal ligação com ela só será desconceituada à medida que o oráculo de 

veneno não confirme o fato como obra de bruxaria, mas sim como causa 

de outra sentença, a feitiçaria por exemplo. 

Contrária à magia dos Azandes no mundo dos Nuer se 

fundamenta a teologia que predomina o nome Kwoth (termo genérico que 

também pode receber outros nomes) para eles é o espírito, o Deus, o 

criador, o pai. A religião Nuer é uma religião sem ritos, sem magia e sem 

bruxaria e sua relação com os espíritos é altamente complexa pode ter 

mais de um sentido ou significado ou então valores de sentidos opostos 

ou não, confrontados com as relações individuais. As questões de 

bruxaria são menores e, sobretudo o peso do ritualismo e do respeito 

pelos interditos nada tem de obsessivo. “Um Nuer não passa todo o seu 

tempo rezando a Deus, não mais que um Azande que faz apelo aos bruxos 

para explicar tudo o que lhe acontece” (MARY, 2015, p.81). É uma religião 

do espírito e da relação intima e pessoal com o Deus pela oração. 

Existe um número muito grande de espíritos no mundo dos 

Nuer, com destaque para duas categorias: os espíritos do alto (do ar ou 

do céu), e os espíritos daqui de baixo (da terra), isso não impede os 

espíritos do ar serem grandes e os de baixo pequenos. Existe por outro 

lado os espíritos intermediários que estão entre os do alto e os de baixo 

são os espíritos totêmicos, eles estão em vínculos com os clãs e as 

linhagens, antigamente eram pessoas que foram capturadas pelo espírito 

e que perderam seu nome e sua identidade, estes eram ligados à guarda 

dos rebanhos. Em si mesmos estes espíritos não são bons nem maus, se 

manifestam de modo maléfico por acidentes, doenças ou loucura, quando 

são negligenciados, ignorados ou quando as pessoas se esquecem de 

responder as suas demandas sacrificiais. As relações espirituais e 

simbólicas que os humanos mantêm com esses espíritos engajam a 

questão de sua individualidade. “A mais importante manifestação dos 



 

 

 

 
Cadernos de Ciências Sociais 

Vol. 1, nº 1, Março/Junho, 2019 

54 

ISSN 0000-0000 
Pág. 48-55 

 

espíritos é a possessão das pessoas, comprovada pela doença ou 

transtorno de personalidade [...]” (MARY, 2015, p. 83), nesses casos para 

buscar a solução e a paz é preciso intervir pela domesticação do espírito 

e por uma relação contratual fundada em sacrifícios aos profetas que 

colocam seu poder místico a serviço da coletividade através da troca. 

Para os Nuer, os gêmeos são vistos como pessoas ou aves e eles 

utilizam métodos que à primeira vista parecem contraditórios. Pritchard 

insere uma problemática acerca das relações do pensamento Nuer, que 

une certas classes de homens com certas classes de animais, sendo esta 

uma questão onipresente nestes povos, como também em muitas 

sociedades africanas, para explicar a relação totêmica com esse ou aquele 

animal. Para estes indivíduos os gêmeos, são manifestações de poder 

espiritual, são em primeiro lugar “filhos de Deus” também podem ser 

chamados de “pessoas do alto”. Contrastam-se com os seres humanos 

comuns, que são considerados pessoas de baixo, já que os pássaros se 

definem serem do alto, os gêmeos se identificam com eles, visto que 

algumas espécies de aves são consideradas do alto, mas não voam, no 

entanto, podem dividir-se segundo o alto e o baixo. Pritchard faz uma 

relação representativa entre o símbolo e a coisa simbolizada, ideia essa 

cuja lição é preservada por Lévi-Strauss de instaurar um sistema de 

correspondências entre os humanos e os espíritos por intermédio das 

espécies. Assim se compreende por que os gêmeos recebem nomes de 

aves terrestres. 

 

Enfim, é preciso notar que as permutações dessa mudança 
de sistema só adquirem sentido quanto à relação a um 
terceiro e ao ponto de vista que engloba Deus. É uma lição 
sobre os dualismos assimétricos e hierárquicos que será 
retida por um dos grandes admiradores de Evans-
Pritchard, Louis Dumont (MARY, 2015, p.86). 

 

Os profetas para os povos Nuer são mais fáceis de compreender 

pois são agentes mediadores na regulação dos conflitos através dos 



 

 

 

 
Cadernos de Ciências Sociais 

Vol. 1, nº 1, Março/Junho, 2019 

55 

ISSN 0000-0000 
Pág. 48-55 

 

espíritos, e trata-se de um homem que está incorporando um espirito do 

céu ou um dos deuses, eles são muito respeitados e são seguidos, mas 

Pritchard declara não ter encontrado de fato nenhum profeta, apenas fez 

intepretações a partir de relatos coloniais. Para um antropólogo que 

considera de suma importância conhecer as representações pessoais e as 

experiências de cada um para entender a atividade religiosa dos 

indivíduos, lamentavelmente Pritchard não conseguiu esse experimento 

através do profetismo, porém a sua análise foi efetivada neste campo 

apenas pela lógica coletiva e através das estruturas sociais, mudando o 

sentido de sua pesquisa antropológica religiosa para uma antropologia 

política. 

D. H. Johnson (1997) é outro antropólogo que prestou bastante 

relevância aos estudos proféticos da tradição Nuer, considerando que o 

profetismo Nuer é um dos pontos principais da organização religiosa, 

social e política deste grupo. Para este autor os profetas funcionam como 

indivíduos mediadores e construtores de paz.  

 

O profetismo Nuer é sem dúvida um fenômeno novo que 
emergiu por volta do século XIX, consequência das 
mudanças importantes que aconteceram na economia e na 
ecologia dessas sociedades pastoris sujeitas às flutuações 
das inundações do Nilo (MANY, 2015, p. 88). 

 

Já para Pritchard os profetas representam a particularidade de 

uma sociedade que não raciocina, não tem autoridade política e não tem 

lei, onde o que predomina são os entendimentos das simbologias 

implícitos aos rituais, fazendo com que a vida social caminhe a partir de 

um movimento dialético, que envolva a estrutura e antiestrutura, 

alimentadas pelas práticas rituais. 

 

Referencia 
 
MARY, André. Os antropólogos e a religião. São Paulo-SP: Ideias & 

letras, 2015 


