ISSN 0000-0000
Pag. 48-55

48

EDWARD EVANS-PRICHARD
E A RELIGIAO

MELO, Luana Francisca das Neves®
OLIVEIRA, Patricia Fabiana de**

Resumo: O texto € um exercicio dissertativo proposto na disciplina de Sociologia
da Religiao e pretende apresentar as principais reflexdes Evans-Prichard sobre
o fendmeno religioso e seus componentes destacando seus trabalhos de campo
entre os Azandes e os Nuer na Africa. Prichard também é um dos mais
importantes conhecedores dos individuos sudaneses do Sul africano,
localizados no Nilo, ocupando, um lugar fundamental na historia do africanismo
e da Antropologia politica.

Palavras-chave: Religido; Evans-Prichard; Bruxaria.

Evans-Pricharde a religiao

Edward Evans-Prichard (1902-1973) foi um antropologo
britanico de grande importancia para o desenvolvimento da Antropologia
do séc. XX. Realizou em 1937 uma pesquisa de campo com os Azandes
dando origem a uma de suas obras mais reconhecidas: Bruxaria, oraculo
e magia entre os Azandes, onde fez desta sua tese de doutorado. O
etnografo realizou varios trabalhos nas mais diversas sociedades,
defendendo sempre a pesquisa de campo como um dos suportes para o
saber antropologico, vendo como oficio do antropologo a traducao dos
valores culturais, e a utilizacdo da comparacao, pois nao acredita na
existéncia de uma teoria antropologica independente ou anterior a
pesquisa empirica.

Evans-Prichard constitui sua etnografia alicercada a uma

antropologia do “bom senso”, onde considera que os outros sao

* Egressa do curso de licenciatura em Ciéncias Sociais (UACIS/CDSA/UFCG). E-mail:
luanal4neves@hotmail.com.

* Egressa do curso de Licenciatura em Ciéncias Sociais (UACIS/CDSA/UFCG). E-mail:
patysumel7@hotmail.com.

Cadernos de Ciéncias Sociais
Vol. 1, n° 1, Marco/Junho, 2019


mailto:luana14neves@hotmail.com
mailto:patysume17@hotmail.com

ISSN 0000-0000
Pag. 48-55

49

diferentes, mas que nao tao diferentes de nos. Existem nas sociedades
primitivas diferentes formas de funcionamento que sao avessas as nossas
instituicoes, mas seus sistemas politicos e rituais nao promovem em si a
exclusao da utilizacao da experiéncia, ou do senso comum. Atento a todas
as teorias antropologicas de seu tempo Prichard € contra a tradicao
antropologica do séc. XIX, em que denominam os selvagens e primitivos
como seres extravagantes e supersticiosos, particularmente em relacao
ao aspecto religioso. O antropologo quer desconstruir esta nocao de que
as crencas destes outros povos sao coisas secretas e estranhas e
demostrar que assim como noés estes em seu dia a dia recorrem ao bom
senso empirico para solucionar seus problemas de forma pratica. Esta
antropologia do bom senso e a antropologia reflexiva trouxeram muitas
contribuicoes para os estudos das religioes.

A etnografia religiosa do autor esta contida em dois diferentes
terrenos: os Azandes e os Nuer, populacdes da Africa sul-sudanesa que
exprimem consideraveis irregularidades tanto no plano da organizacao
social e politica, quanto no plano da religiosidade. Assim, podemos
salientar que a “Antropologia religiosa de Evans-Prichard esta antes de
tudo muito atenta ao que depende da existéncia espiritual indigena e ao
que testemunha formas das mais variadas de religiosidade” (MARY, 2015,
p.65).

As religides africanas nao possuem esséncia, sao todas
constituidas a partir de um conjunto de crencas e praticas utilizadas para
conter seus perigos e justificar as causas de doencas e desgracas. A
bruxaria para os Azandes € algo natural, utilizado como um sistema de
valores para controlar o comportamento de seu povo, para dada
populacao a bruxaria € algo comum, capaz de explicar os acontecimentos
e os fenomenos decorrentes em nosso cotidiano. Ja a religiao dos Nuer &
dominada pelo espirito, lnico e variado ao mesmo tempo, pela qual os

individuos possuem uma relacao de piedade e submissao moral.

Cadernos de Ciéncias Sociais
Vol. 1, n° 1, Marco/Junho, 2019



ISSN 0000-0000
Pag. 48-55

50

Segundo Evans-Prichard tratando sobre bruxaria, oraculo e
magia estes trés elementos formam um sistema harmonico, onde um
explica o outro, mas o etnologo apresenta a bruxaria como a principal
categoria na antropologia africanista. Levando em consideracao que a
bruxaria nao possui existéncia real, para o antropologo antes de tudo
existe nocoes misticas, onde aqueles individuos que se encontram de
alguma forma em desgracas, pensam estarem enfeiticadas, ou sdo assim
denominadas por terceiros. Para o antropdlogo o individuo que é
hipoteticamente considerado bruxo, ou € julgado bruxo, na maioria das
vezes nao sabe que enfeiticou o outro, mas por todos acreditarem ele o
toma por verdade, pois na cultura zande a bruxaria € um fato tao normal
e universal que qualquer homem pode-se considerar bruxo: “Cada um
pode descobrir-se bruxo, uma vez que os outros o sdo, mas ninguém
assumiria o risco de proclamar-se bruxo” (MARY, 2015, p.69). Para os
Azandes a bruxaria elucida as situacoes particulares e variaveis de um
evento, notando-se, porém que a crenca na bruxaria nao faz com que o
individuo seja contrario ao conhecimento empirico.

Outro fator importante na bruxaria para este povo € que a
mesma nao esta relacionada ao direito ou a moral, o individuo que a
utilizasse como justificativa de seu comportamento social e moral
ligeiramente seriam descobertos. O descumprimento de uma regra e a
bruxaria sao dois campos de explicacoes e de revelacoes totalmente
diferentes, o que se encontra na maioria dos casos de bruxaria esta ligado
a um sentido de vinganca, de ameaca de constrangimento ou de divida,
e nao de justica. Em nossa sociedade a bruxaria se explica através da
midia como algo maléfico realizada por individuos marginais e perigosos,
ja na sociedade zande e diversas outras sociedades africanas ela é
denominada como um fator natural explicativo das desgracas
decorrentes.

De acordo com as categorias dos Azande o etnologo tracou uma

diferenciacao entre a bruxaria e a magia, diferenciacdao que adquiriu na

Cadernos de Ciéncias Sociais
Vol. 1, n° 1, Marco/Junho, 2019



ISSN 0000-0000
Pag. 48-55

51

Antropologia Anglo-Saxa um valor paradigmatico e quase operatorio. A
bruxaria e a magia segundo o autor possuem diferentes significados que
devem ser identificadas através da etnologia, existem, porém, algumas
semelhancas entre elas, onde podem exercer até algumas funcoes
comuns, mas seu grande diferencial encontra-se em sua técnica e em sua
existéncia social. O bruxo esta associado ao individuo maléfico que age
através do deslocamento de sua alma, com o objetivo de destruir a
substancia vital dos demais e retirar sua forca e sua vida. Ja o magico ao
contrario € socialmente reconhecido e sua técnica se constitui através do
conhecimento de remédios e na realizacao dos ritos.

A preocupacao de Prichard nao € em explicar a bruxaria, os
oraculos e a magia como tipos ideais de comportamento, mas apenas
demostrar o que os Azandes compreendem sobrem eles. Mas diante disto,
surge um problema onde o autor foi o primeiro a reconhecer que suas
objecoes especificas apontadas sobre os Azandes, estavam submetidas a
verificacdo, e que mesmo nas sociedades africanas elas ndo se compoem

da mesma forma, possuindo diferentes totens.

As contradicoes do sistema de bruxaria

Distintamente é através da bruxaria que se explicam o0s
acontecimentos comuns do dia a dia, bem como os fendomenos através de
uma maneira simples. O sistema de bruxaria € um tema bastante flexivel
e de aspectos duvidosos, pois a figura do bruxo tem varios sentidos, pois
ela € invocada e nao prevista pelos oraculos, logo “[...] € preciso distinguir
sempre o que € verdadeiro em teoria € o que € comprovado na pratica”
(MARY, 2015, p.795), indo entao de encontro com a logica dos costumes e
se deparando com a responsabilidade da bruxaria por seus atos. Os
bruxos em geral sao conscientes de suas maldades e seus atos, mas todo
acusado de bruxaria afirma que ignorava seu poder de bruxo.

Em principio a bruxaria € mais vista como hereditaria e todos

os membros de um cla podem ser bruxos, bem como um estranho

Cadernos de Ciéncias Sociais
Vol. 1, n° 1, Marco/Junho, 2019



ISSN 0000-0000
Pag. 48-55

52

também o pode. Para compreender melhor essa confusao de identidade
da bruxaria € preciso levar em conta seu estabelecimento numa teoria da
pessoa e toda uma psicologia das relacoes sociais. Podemos entender que
a bruxaria atua como forca e funcao conservadora de forma a lidar com
as inquietudes garantindo a manutencao do equilibrio na estrutura
social. Nas relacoes sociais o ato de bruxaria € proprio dos individuos fora
das normas, sendo que, a forca da bruxaria € tida também como impulso
do éxito social, pois os Azandes veem na bruxaria uma forma de
explicacao para os acontecimentos.

Um bruxo nao fara mal as pessoas pelo simples fato de ser
bruxo, pois essa forca nao é boa nem ma e pode fazer do bruxo um ser
humano perfeito e realizado como também um ser antissocial. Essa
mesma crenc¢a na bruxaria serve como normas que regulam a conduta
daquele povo, a ideia de que a inveja pode ser causadora de diversos
males também € presente em varias culturas mundo afora, que se
assemelham a cultura zande, aqui no Brasil temos o chamado olho gordo,
mau olhado, agouro entre outros, também encontramos carrancas, ou
amuletos que visam barrar essas mas energias causadoras de
infortunios.

Na sociedade Azandes a bruxaria € algo rotineiro, o que para
nos é coincidéncia para eles é bruxaria. O bruxo s6 é tido como bruxo em
certas situacoes, que podem ser passageiras ou nao e quando a situacao
desaparece (€ esquecida) desaparece a acusacao. Um individuo
caminhando tropeca num tronco ou pedra e aquele ferimento infecciona
ja assimila o fato a bruxaria de um desafeto seu, passando a descartar
as causas naturais dos acontecimentos, ou seja, para os Azandes nada é
por acaso, mas consequéncia de um ato de bruxaria.

A bruxaria envolve toda a vida destes povos, tanto nas relacoes
sociais estabelecidas, como também nas relacoes cotidianas entre grupos
e os proprios clas. “Os Azandes se interessam pela dinamica da bruxaria

em situacoes particulares” (MARY, 2015, p.77), pois a bruxaria esta em

Cadernos de Ciéncias Sociais
Vol. 1, n° 1, Marco/Junho, 2019



ISSN 0000-0000
Pag. 48-55

53

todos os lugares na vida diaria dos Azandes. Se acontecer um
determinado infortunio, eles provavelmente vao dizer que foi bruxaria e
tal ligacao com ela s6 sera desconceituada a medida que o oraculo de
veneno nao confirme o fato como obra de bruxaria, mas sim como causa
de outra sentenca, a feiticaria por exemplo.

Contraria a magia dos Azandes no mundo dos Nuer se
fundamenta a teologia que predomina o nome Kwoth (termo genérico que
também pode receber outros nomes) para eles € o espirito, o Deus, o
criador, o pai. A religiao Nuer € uma religido sem ritos, sem magia e sem
bruxaria e sua relacdao com os espiritos € altamente complexa pode ter
mais de um sentido ou significado ou entao valores de sentidos opostos
ou nao, confrontados com as relacdoes individuais. As questoes de
bruxaria sao menores e, sobretudo o peso do ritualismo e do respeito
pelos interditos nada tem de obsessivo. “Um Nuer nao passa todo o seu
tempo rezando a Deus, nao mais que um Azande que faz apelo aos bruxos
para explicar tudo o que lhe acontece” (MARY, 2015, p.81). E uma religido
do espirito e da relacao intima e pessoal com o Deus pela oracao.

Existe um numero muito grande de espiritos no mundo dos
Nuer, com destaque para duas categorias: os espiritos do alto (do ar ou
do céu), e os espiritos daqui de baixo (da terra), isso nao impede os
espiritos do ar serem grandes e os de baixo pequenos. Existe por outro
lado os espiritos intermediarios que estao entre os do alto e os de baixo
sao os espiritos totémicos, eles estao em vinculos com os clas e as
linhagens, antigamente eram pessoas que foram capturadas pelo espirito
e que perderam seu nome e sua identidade, estes eram ligados a guarda
dos rebanhos. Em si mesmos estes espiritos ndo sao bons nem maus, se
manifestam de modo maléfico por acidentes, doencas ou loucura, quando
sao negligenciados, ignorados ou quando as pessoas se esquecem de
responder as suas demandas sacrificiais. As relacdoes espirituais e
simbodlicas que os humanos mantém com esses espiritos engajam a

questao de sua individualidade. “A mais importante manifestacao dos

Cadernos de Ciéncias Sociais
Vol. 1, n° 1, Marco/Junho, 2019



ISSN 0000-0000
Pag. 48-55

54

espiritos € a possessao das pessoas, comprovada pela doenca ou
transtorno de personalidade [...]” (MARY, 2015, p. 83), nesses casos para
buscar a solucao e a paz € preciso intervir pela domesticacao do espirito
e por uma relacdao contratual fundada em sacrificios aos profetas que
colocam seu poder mistico a servico da coletividade através da troca.
Para os Nuer, os gémeos sdo vistos como pessoas ou aves e eles
utilizam métodos que a primeira vista parecem contraditorios. Pritchard
insere uma problematica acerca das relacoes do pensamento Nuer, que
une certas classes de homens com certas classes de animais, sendo esta
uma questao onipresente nestes povos, como também em muitas
sociedades africanas, para explicar a relacao totémica com esse ou aquele
animal. Para estes individuos os gémeos, sao manifestacoes de poder
espiritual, sdo em primeiro lugar “filhos de Deus” também podem ser
chamados de “pessoas do alto”. Contrastam-se com os seres humanos
comuns, que sao considerados pessoas de baixo, ja que os passaros se
definem serem do alto, os gémeos se identificam com eles, visto que
algumas espécies de aves sao consideradas do alto, mas ndo voam, no
entanto, podem dividir-se segundo o alto e o baixo. Pritchard faz uma
relacado representativa entre o simbolo e a coisa simbolizada, ideia essa
cuja licao é preservada por Lévi-Strauss de instaurar um sistema de
correspondéncias entre os humanos e os espiritos por intermédio das
espécies. Assim se compreende por que os gémeos recebem nomes de

aves terrestres.

Enfim, € preciso notar que as permutacoes dessa mudanca
de sistema s6 adquirem sentido quanto a relacao a um
terceiro e ao ponto de vista que engloba Deus. E uma licdo
sobre os dualismos assimétricos e hierarquicos que sera
retida por um dos grandes admiradores de Evans-
Pritchard, Louis Dumont (MARY, 2015, p.86).

Os profetas para os povos Nuer sao mais faceis de compreender

pois sao agentes mediadores na regulacao dos conflitos através dos

Cadernos de Ciéncias Sociais
Vol. 1, n° 1, Marco/Junho, 2019



ISSN 0000-0000
Pag. 48-55

55

espiritos, e trata-se de um homem que esta incorporando um espirito do
céu ou um dos deuses, eles sao muito respeitados e sdao seguidos, mas
Pritchard declara nao ter encontrado de fato nenhum profeta, apenas fez
intepretacoes a partir de relatos coloniais. Para um antropodlogo que
considera de suma importancia conhecer as representacoes pessoais e as
experiéncias de cada um para entender a atividade religiosa dos
individuos, lamentavelmente Pritchard nao conseguiu esse experimento
através do profetismo, porém a sua analise foi efetivada neste campo
apenas pela logica coletiva e através das estruturas sociais, mudando o
sentido de sua pesquisa antropologica religiosa para uma antropologia
politica.

D. H. Johnson (1997) € outro antropodlogo que prestou bastante
relevancia aos estudos proféticos da tradicao Nuer, considerando que o
profetismo Nuer € um dos pontos principais da organizacao religiosa,
social e politica deste grupo. Para este autor os profetas funcionam como

individuos mediadores e construtores de paz.

O profetismo Nuer é sem duvida um fenémeno novo que
emergiu por volta do século XIX, consequéncia das
mudancas importantes que aconteceram na economia e na
ecologia dessas sociedades pastoris sujeitas as flutuacoes
das inundacées do Nilo (MANY, 2015, p. 88).

Ja para Pritchard os profetas representam a particularidade de
uma sociedade que nao raciocina, nao tem autoridade politica e nao tem
lei, onde o que predomina sao os entendimentos das simbologias
implicitos aos rituais, fazendo com que a vida social caminhe a partir de
um movimento dialético, que envolva a estrutura e antiestrutura,

alimentadas pelas praticas rituais.

Referencia

MARY, André. Os antropologos e a religido. Sao Paulo-SP: Ideias &
letras, 2015

Cadernos de Ciéncias Sociais
Vol. 1, n° 1, Marco/Junho, 2019



